
258

TRANSFORMASI TONGKONAN: DARI 
TONGKONAN KELUARGA MENJADI 
TONGKONAN SANGULELE DAN 
RELEVANSINYA BAGI KONSTRUKSI TEOLOGI 
PUBLIK GEREJA TORAJA

Sandi Alang Patanduk,1 John Christianto Simon2

STFT INTIM Makassar
Email: sandypatanduk@gmail.com

ABSTRACT
Identity is an important factor in human life because it 
influences all aspects of human life, including social life. 
Identity is shaped by various factors, including cultural 
factors. Therefore, this paper discusses Toraja local wisdom, 
which shapes the identity of its people, as a means of 
developing a concept of public theology for the Toraja Church. 
The study of the Toraja community was obtained through 
literature research and then presented descriptively to 
conclude that the concept of the tongkonan community would 
be relevant as a model of public theology for the Toraja Church 
if the tongkonan became a community open to all people as 
advocated by the concept of public theology. This is done by 
transforming the tongkonan from a family-based relationship 
based on blood ties into a tongkonan sangulele or shared 
home that upholds equality, human dignity, dialogue, shared 
learning, and collective action with the goal of emancipation. 
A community that accepts all people as equal subjects. 

Keywords: Identity; Tongkonan; Transformation; Public 
Theology; Toraja Church

1	 Mahasiswa STFT INTIM di Makassar.
2	 Dosen STFT INTIM di Makassar



Sandi Alang Patanduk, John Christianto Simon TRANSFORMASI TONGKONAN 259

ABSTRAK
Identitas adalah faktor penting dalam kehidupan manusia 
karena mempengaruhi seluruh aspek kehidupan manusia 
termasuk kehidupan sosial. Identitas dibentuk dari berbagai 
faktor termasuk faktor kebudayaan karena itu tulisan ini 
mengangkat kearifan lokal Toraja yang menjadi identitas 
masyarakatnya sebagai sarana membangun konsep teologi 
publik bagi Gereja Toraja. Kajian mengenai persekutuan 
masyarakat Toraja diperoleh dengan penelitian kepustakaan 
lalu disajikan secara deskriptif untuk memperoleh kesim­
pulan bahwa konsep persekutuan tongkonan akan relevan 
menjadi model teologi publik Gereja Toraja jika tongkonan 
menjadi persekutuan yang terbuka bagi semua orang 
sebagaimana yang diusung oleh konsep teologi publik. Hal 
ini dilakukan dengan upaya transformasi tongkonan dari 
basis hubungan keluarga berdasarkan hubungan darah 
menjadi tongkonan sangulele atau rumah bersama yang 
menjunjung tinggi kesetaraan, harkat dan martabat manusia, 
membangun dialog, saling belajar dan bertindak bersama 
dengan tujuan emansipasi. Persekutuan yang merangkul 
semua orang sebagai subjek yang setara. 

Kata Kunci: Identitas; Tongkonan; Transformasi; Teologi 
Publik; Gereja Toraja.

PENDAHULUAN

Kesadaran akan konteks Asia khususnya Indonesia yang 
beragam menjadi hal yang sangat mendesak untuk dipikirkan 
dengan matang. Kepelbagaian menjadi potensi besar untuk 
menjadi bangsa yang besar sebab keragaman kearifan lokal 
Indonesia memiliki beragam nilai yang dapat menjadi pengikat 
dan pemersatu dalam sebuah persekutuan. Namun, tak dapat 
dipungkiri bahwa berbagai persoalan juga termuat di dalam 
fakta mengenai kepelbagaian tersebut. Indonesia sangat kaya 
akan kearifan lokal yang mengandung nilai-nilai yang dapat 
menjadi titik berangkat dan motivasi dalam menyatakan 



Jurnal DIDAKHE                                                                          Vol. 03 No. 02, November 2025260

tindakan menghadapi berbagai isu-isu sosial. Gereja hadir dalam 
masyarakat dengan berbagai dinamika di dalamnya karena 
itu gereja harus terlibat aktif dan terbuka terhadap segala 
perkembangan dalam kehidupan masyarakat. Tugas penting 
bagi gereja masa kini ialah bagaimana menentukan posisi serta 
perannya di dalam masyarakat dan seluruh kompleksitas kehi­
dupannya. Persoalan kemanusiaan seperti ketidakadilan, kemis­
kinan, kekerasan, persoalan gender dan masalah lingkungan hidup 
harus menjadi pusat perhatian. Bagaimana gereja-gereja yang 
menyatakan kehadirannya dalam menanggapi isu-isu tersebut 
menjadi hal yang harus, penting serta mendesak untuk dibahas. 

Mengingat pentingnya hidup sebagai umat beragama dan 
sekaligus warga negara maka orang Kristen mesti dituntut peka 
terhadap konteks dimana ia hidup. Tugas orang kristen adalah 
menjadi terang yang menjangkau semua orang dimanapun 
mereka berada dan menjalin persekutuan sebagai keluarga Allah. 
Di Toraja, keberadaan tongkonan dalam kehidupan masyarakat 
sebagai tatanan kehidupan dalam membangun persekutuan 
menjadi potensi yang dapat diangkat untuk menjadi pusat bagi 
gereja (khususnya Gereja Toraja) menyatakan diri sebagai gereja 
yang hadir bagi semua kalangan, menjadi komunitas terbuka yang 
menyambut semua orang sebagai keluarga Allah. 

Nilai-nilai positif dalam persekutuan tongkonan dapat 
diangkat menjadi nilai dasar membangun sebuah komunitas 
publik yang berdampak bagi semua dalam rangka emansipasi. 
Tulisan ini berfokus pada bagaimana Gereja Toraja menjadi 
sebuah jaringan bersama untuk bertindak, membela hak-hak 
manusia, menjawab persoalan ekologis, merangkul yang ter­
pinggirkan dan menjunjung tinggi konsep kesetaraan-- teologi 
publik Gereja Toraja—hal inilah yang menjadi tujuan dalam 
tulisan ini. Untuk mencapai tujuan dari penulisan makalah ini, 
penulis memanfaatkan kearifan lokal Toraja yakni persekutuan 
tongkonan yang telah menjadi identitas masyarakat Toraja sebagai 



Sandi Alang Patanduk, John Christianto Simon TRANSFORMASI TONGKONAN 261

dasar membangun model teologi publik bagi Gereja Toraja dan 
pada saat bersamaan mengangkat kearifan lokal sebagai bentuk 
kesadaran akan konteks budaya Toraja sebagai tempat Gereja 
Toraja lahir dan berkembang. Tulisan ini menggunakan konsep 
teologi publik sebagai lensa membangun persekutuan baru yang 
universal bagi Gereja Toraja.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian yang digunakan untuk memperoleh data 
dalam tulisan ini ialah metode kualitatif deskriptif. Penelitian 
kualitatif-deskriptif memiliki tujuan untuk mendeskripsikan 
fenomena dalam bentuk variabel berdasarkan kondisi yang apa 
adanya. Sonny Eli Zaluchu menuliskan bahwa penelitian kualitatif 
bersumber dari pandangan fenomenologis dan berorientasi 
pada penyelidikan kebenaran yang sifatnya relatif, hermeneutik 
dan interpretatif. Analisis teori untuk memperoleh kesimpulan 
merupakan ciri dari pendekatan kualitatif.3 Penelitian kualitatif 
merupakan penelitian yang berangkat dari data yang sarat akan 
konteks, menggunakan teori yang ada untuk menganalisis dan 
diakhiri dengan teori sebagai sebuah kesimpulan.4 

Metode deskriptif digunakan untuk memberikan gambaran 
mengenai persekutuan yang terjalin melalui tongkonan di Toraja 
yang menjadi identitas sosial masyarakat Toraja. Data dalam 
tulisan ini diperoleh melalui studi kepustakaan (library research). 
Kemudian, hasil dan pembahasan mengenai persekutuan tong
konan dalam konteks Gereja Toraja akan disajikan dalam rangka 
mewujudkan ruang publik, dan bagian akhir berisi beberapa 
kesimpulan sebagai hasil dari penelitian ini.

3	 Sonny Eli Zaluchu, “Strategi Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif di dalam Penelitian 
Agama,” Evangelikal: Jurnal Teologi Injili dan Pembinaan Warga Jemaat 4, no. 1 (2020): 
32, https://journal.sttsimpson.ac.id/index.php/EJTI/article/download/167/pdf.

4	 Madekhan, “Posisi dan Fungsi Teori dalam Penelitian Kualitatif,” Reforma: Jurnal 
Pendidikan dan Pembelajaran 7, no. 2 (2018): 63, https://jurnalpendidikan.unisla.ac.id/
index.php/reforma/article/view/78.



Jurnal DIDAKHE                                                                          Vol. 03 No. 02, November 2025262

HASIL DAN PEMBAHASAN

Tongkonan sebagai Identitas persekutuan masyarakat Toraja

Identitas berasal dari bahasa Latin “idem” yang berarti sama. 
Dalam KBBI, identitas berarti ciri-ciri atau keadaan khusus 
seseorang;jati diri.5 Identitas merujuk pada karakter khusus yang 
dimiliki seseorang atau individu atau sebuah kelompok bahkan 
mengacu pada sebuah kategori sosial yang menjadi pembeda 
dengan yang lainnya. Dengan demikian, manusia memiliki dua 
identitas yakni identitas personal dan identitas sosial. Identitas 
personal mengacu pada ciri-ciri fisik, karakter, gaya berbicara dan 
sebagainya. Sedangkan identitas sosial meliputi etnis, agama, kelas 
atau strata sosial termasuk budaya. Identitas budaya lahir dari 
kesadaran akan adanya keunikan yang khas dari sebuah kelompok 
baik itu kebiasaan-kebiasaan, cara hidup, bahasa, adat dan nilai-
nilai yang dihidupi. 

Identitas adalah sesuatu yang sangat penting dalam kehi­
dupan manusia sebab identitas membuat manusia dikenal oleh 
yang lain, identitas dapat memberi pengaruh dalam aspek hidup 
manusia seperti dalam pembentukan jati diri, karakter dan juga 
faktor penentu dalam kehidupan sosial, berbangsa dan bernegara. 
Aniek Rahmaniah mengutip apa yang disampaikan oleh Stephen 
Frosh bahwa identitas lahir dari budaya namun budaya bukan 
menjadi faktor tunggal yang membentuk identitas.6 Suku dan  
etnis juga merupakan sumber identitas yang sangat penting bagi 
masyarakat sebab budaya atau kearifan lokal yang dimiliki oleh 
suku atau etnis tertentu disamakan dengan identitas kelompok 
tersebut.7

5	 Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: 
BALAI PUSTAKA, 2007).

6	 Aniek Rahmaniah, Budaya dan Identitas (Sidoarjo: Dwiputra Pustaka Jaya, 2012), 7.
7	 Ida Bagus Brata, “Kearifan Budaya Lokal Perekat Identitas Nasional,” Jurnal Bakti 

Saraswati 05, no. 01 (2016), http://ojs.unmas.ac.id:80/index.php/Bakti/article/
download/226/201.



Sandi Alang Patanduk, John Christianto Simon TRANSFORMASI TONGKONAN 263

Suku Toraja adalah salah satu suku di Indonesia yang 
masih setia dalam memelihara dan melaksanakan adat dan 
kebudayaan yang telah ada dan diwariskan secara turun-temurun. 
Salah satu kearifan lokal Toraja yang tetap dihidupi masyarakat 
Toraja ialah filosofi dan nilai-nilai dalam tongkonan. Tongkonan 
berasal dari kata “tongkon” yang berarti duduk, menyatakan 
belasungkawa.8 Tongkonan juga merupakan rumah adat suku 
Toraja. Namun, bagi masyarakat Toraja tongkonan tidak hanya 
sebuah rumah melainkan identitas diri sebab tongkonan adalah 
tempat yang berkaitan dengan hampir seluruh aspek kehidupan 
masyarakat Toraja mulai dari kelahiran hingga kematian. 
Tongkonan merupakan rumah tempat melaksanakan berbagai 
ritual dalam budaya Toraja yang secara garis besar terbagi atas 
dua yakni rambu tuka’ dan rambu solo’. Kedua ritual ini menjadi 
pertanda bahwa kehidupan masyarakat Toraja sangat terikat 
dan tak terpisahkan dari ritual. Ritual-ritual tersebut membuat 
masyarakat Toraja dapat diidentifikasi, dikenal oleh berbagai 
kalangan termasuk dari mancanegara. Karena itu, budaya Toraja 
menjadi salah satu identitas penting bagi orang Toraja.

Tongkonan dibangun berdasarkan hubungan darah karena 
itu tongkonan merupakan rumah bersama oleh suatu keluarga 
besar untuk melaksanakan berbagai ritus-ritus dalam adat dan 
kebudayaan Toraja. Theodorus Kobong dalam bukunya Injil 
dan Tongkonan mengemukakan bahwa tongkonan lahir dimulai 
ketika seorang suami-istri membangun rumah dan kemudian 
dipelihara oleh keturunan-keturunannya, dengan demikian maka 
tongkonan adalah simbol atau lambang dari persekutuan sebagai 
keluarga sehingga dengan adanya tongkonan maka orang Toraja 
dapat dengan mudah menelusuri asal-usul genealoginya.9 Suku 
Toraja terikat dalam persekutuan tongkonan yang membuat rasa 

8	 Theodorus Kobong, Injil dan Tongkonan: Inkarnasi, Kontekstualisasi, Transformasi 
(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2008), 86.

9	 Kobong, Injil dan Tongkonan: Inkarnasi, Kontekstualisasi, Transformasi, 28,88.



Jurnal DIDAKHE                                                                          Vol. 03 No. 02, November 2025264

kekeluargaan di Toraja sangat kuat.10 Paledung menyebutkan 
bahwa tongkonan memiliki dimensi persekutuan sebab meru­
pakan simbol kepemimpinan dan simbol keagamaan yang menjadi 
penghimpun masyarakat.11

Tongkonan adalah identitas bagi masyarakat Toraja. Kese­
tiaan orang Toraja dalam menjaga, menjalankan dan meles­
tarikan kebudayaan yang dimiliki membuat kebudayaan dan 
nilai-nilai yang terkandung di dalamnya mendarah daging dalam 
diri seorang Toraja serta menjadi pedoman dalam kehidupannya, 
salah satunya yakni merawat nilai-nilai kekeluargaan dalam 
tongkonan. Dalam kehidupan masyarakat Toraja, pusat kebuda_
yaan ialah persekutuan. Manusia Toraja adalah makhluk sosial, 
makhluk berelasi dan makhluk yang berhubungan dengan 
makhluk yang lainnya karena itu pola berpikir, merasa dan 
bertindak orang Toraja diwarnai oleh nilai budaya. Persekutuan 
menjadi faktor pembentuk identitas dengan demikian maka orang 
Toraja yang meninggalkan persekutuan dan tidak ikut serta dalam 
ritual adat berarti kehilangan jati dirinya.12

Harmoni (karapasan) dan persekutuan adalah nilai ter­
tinggi dalam kehidupan masyarakat Toraja. Karapasan-lah yang 
menjamin kehidupan persekutuan. Tongkonan dan berbagai 
ritual-ritual kebudayaan di Toraja dibuat oleh para leluhur sebagai 
bentuk relasionalitas dengan para leluhur, dewa dan manusia 
tetapi di zaman sekarang nilai dan makna relasi tersebut telah 
hilang dan hanya tersisa bentuk ritual saja.13 Seiring dengan 

10	 Daniel Fajar Panuntun, “Nilai Hospitalitas dalam Budaya Longko’ Torayan,” in Teologi 
Kontekstual dan Kearifan Lokal Toraja, ed. Binsar Jonathan Pakpahan (Jakarta: BPK 
Gunung Mulia, 2020), 21.

11	 Christanto Sema Rappan Paledung, “Dari Tongkonan menuju Kombongan Kalua’: Sebuah 
Upaya Konstruktif-Alternatif Teologi Misi Gereja Toraja di Ruang Publik,” in MISIOLOGI 
KONTEMPORER: Merentang Horison Panggilan Kristen, ed. C.S. Rappan Paledung, Nindyo 
Sasongko, dan Indah Sriulina (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2018), 163.

12	 Kobong, Injil dan Tongkonan: Inkarnasi, Kontekstualisasi, Transformasi, 265.
13	 Ivan Sampe Buntu, “Teologi Publik, Hibriditas Budaya, dan Pragmatisme,” in Teologi 

Publik: Sayap Metodologi dan Praksis, ed. F.X.E. Armada Riyanto (Yogyakarta: PT 
Kanisius, 2021), 169.



Sandi Alang Patanduk, John Christianto Simon TRANSFORMASI TONGKONAN 265

perkembangan zaman, nilai-nilai tersebut mengalami perubahan. 
Ivan Sampe Buntu14 dalam tulisannya menyebutkan bahwa 
sekularisasi yang muncul dan ketidaksiapan masyarakat Toraja 
menerima sekularisasi memicu munculnya perubahan nilai dalam 
ritual adat dan keseharian masyarakat Toraja. Perubahan tersebut 
menggeser nilai luhur dalam masyarakat bahkan ritual-ritual 
sering hanya menjadi bagian untuk menunjukkan eksistensi dan 
status sosial sebagai to sugi’ atau to kapua (orang kaya atau orang 
besar/bangsawan). Manusia hidup untuk mengenal dirinya yakni 
asal-usul, hal yang harus dikerjakan dan tujuan hidup. Ivan Sampe 
Buntu15 berpendapat bahwa mengenal diri adalah menerima 
dan menyadari potensi dan kekurangan dalam diri, mengenal 
nilai-nilai yang dihidupi serta mengenal fondasi kebenaran yang 
dihidupi. Kehilangan nilai sama dengan kehilangan identitas 
sebab nilai adalah penuntun dalam kehidupan keseharian. Apakah 
nilai-nilai persekutuan tongkonan masih terpelihara dengan baik 
dalam zaman modern  saat ini yang berkembang begitu pesat 
dan membawa berbagai macam perubahan, menjadi pertanyaan 
penting bagi orang Toraja.

Yanni Paembonan menuliskan bahwa orang Toraja tidak 
lagi menunjukkan konsep persekutuan yang terdapat dalam 
tongkonan, hal tersebut terbukti dengan pola hidup masyarakat 
yang tidak lagi saling menolong dalam kehidupan sosial 
masyarakat karena adanya sekat dan kelompok sosial yang 
dikenal dengan saroan dan kobbu’, hal tersebut dipengaruhi 
oleh perkembangan di zaman ini.16 Demikian pun dengan 
tongkonan yang menjadi komunitas tertutup karena adanya 
percampuran antara budaya luhur dan budaya populer yang 
membuat masyarakat Toraja kehilangan fondasi dan melahirkan 

14	 Buntu, “Teologi Publik, Hibriditas Budaya, dan Pragmatisme,” 169.
15	 Buntu, “Teologi Publik, Hibriditas Budaya, dan Pragmatisme,” 174.
16	 Yanni Paembonan, “Pendidikan Karakter Anak Usia Dini Berbasis Karapasan,” in Teologi 

Kontekstual dan Kearifan Lokal Toraja, ed. Binsar Jonathan Pakpahan (Jakarta: BPK 
Gunung Mulia, 2020), 146.



Jurnal DIDAKHE                                                                          Vol. 03 No. 02, November 2025266

nilai-nilai budaya baru yang dipandang lebih bermanfaat dan 
tak jarang bersifat individualistik demi kepentingan eksistensi 
bukan relasionalitas. Jika demikian, maka orang Toraja tidak lagi 
menyadari identitasnya sebagai makhluk yang tidak terlepas 
dari budaya yang mengandung nilai yang menjadi penuntun 
kehidupan. Orang Toraja telah meninggalkan dan kehilangan 
identitasnya sebab tidak lagi hidup dalam persekutuan dan 
tongkonan menjadi komunitas tertutup sebab adanya sekat dan 
kelompok sosial.

Perkembangan zaman yang menyebabkan perubahan nilai 
serta adanya kelompok sosial membuat komunitas tongkonan 
menjadi komunitas yang cenderung tertutup dan tidak merangkul 
seluruh lapisan dalam tongkonan tersebut. Hal lain yang penting 
juga untuk dibahas ialah mengenai partisipasi anggota keluarga 
dalam seluruh kegiatan yang dilaksanakan di tongkonan. Kobong 
menyampaikan bahwa seluruh anggota keluarga pada suatu 
tongkonan harus berpartisipasi dalam pembangunan, syukuran 
dan bahkan seluruh kegiatan yang dilaksanakan di tongkonan 
tersebut.17 Namun, keterlibatan tersebut juga menimbulkan 
dampak negatif seperti dalam acara mangrara tongkonan (penah­
bisan rumah tongkonan) dimana keluarga berlomba-lomba 
untuk memberikan yang terbaik namun fakta bahwa tidak semua 
anggota keluarga dalam tongkonan tersebut mampu untuk 
memberi. Kobong menyebut bahwa prestise keluarga harus 
dipertahankan18 hal inilah yang membuat masyarakat Toraja 
sering melakukan umpa den apa tae’ (meng-ada-kan yang tidak 
ada). Dengan demikian maka tidak dapat dipungkiri persekutuan 
tongkonan memaksakan keterlibatan dan bukan sebagai pencari 
solusi mengatasi hal tersebut. Salah satu hal yang juga penting 
untuk dilihat kembali ialah peran perempuan sebagai kaum 
yang rentan terhadap diskriminasi dan menjadi subaltern. 

17	 Kobong, Injil dan Tongkonan: Inkarnasi, Kontekstualisasi, Transformasi, 90–91.
18	 Kobong, Injil dan Tongkonan: Inkarnasi, Kontekstualisasi, Transformasi, 91.



Sandi Alang Patanduk, John Christianto Simon TRANSFORMASI TONGKONAN 267

Budaya patriarki yang masih dianut dengan kental dalam sistem 
kepemimpinan termasuk dalam memberi pendapat, pengambilan 
keputusan dalam tongkonan sehingga membatasi perempuan 
sebab dianggap lemah dan tidak mampu.19

Berbagai sisi positif dan negatif dari persekutuan dalam 
tongkonan telah menjadi identitas bagi masyarakat Toraja. 
Kesadaran akan identitas sangat penting sebab membuat manusia 
dapat mengerti tentang sesuatu yang lain dan membuat manusia 
kokoh dalam berhadapan dengan berbagai nilai yang  lahir dalam 
kehidupan seiring dengan perkembangan yang ada.20 Identitas 
itu dihidupi dan merupakan hidup itu sendiri, karena itu dalam 
rangka hadir sebagai seorang Toraja sekaligus orang kristen, maka 
antara agama dan kebudayaan harus dihidupi dalam konteks 
hidup bersama di ruang publik. Dalam pergumulan rangkap 
tersebut, apa yang Gereja Toraja lakukan untuk menyatakan 
eksistensinya terhadap konteks dimana Gereja Toraja lahir, 
tumbuh dan berkembang serta bagaimana Gereja Toraja hadir 
sebagai ruang publik yang merangkul semua yang menjadi bagian 
dalam persekutuan tersebut? Hal ini menjadi pokok dalam tulisan 
ini yakni bagaimana Gereja Toraja hadir dalam ruang publik 
dalam identitasnya sebagai agama kristen yang ada dalam bingkai 
budaya Toraja.

Gereja Toraja dan Tongkonan

Gereja Toraja sebagai persekutuan orang percaya yang dipanggil, 
dipilih oleh Allah menjadi milik-Nya untuk menjadi berkat bagi 
dunia sehingga harus menata hidupnya berdasarkan Firman 
Allah.21 Gereja Toraja hadir dalam pergumulan rangkap dalam 
rangka menyatakan kehadirannya di tengah-tengah masyarakat 

19	 Hasniati Samaa, “Faktor-Faktor yang Menyebabkan Perempuan tidak Mendapat Peran 
sebagai Pemangku Adat dalam Budaya Toraja di Kecamatan Rinding Allo Kabupaten 
Toraja Utara” (Institut Agama Kristen Negeri (IAKN) Toraja, 2016), https://digilib-
iakntoraja.ac.id/409/.

20	 Buntu, “Teologi Publik, Hibriditas Budaya, dan Pragmatisme,” 175.
21	 Pengakuan Gereja Toraja Bab VI: Umat Allah 



Jurnal DIDAKHE                                                                          Vol. 03 No. 02, November 2025268

Toraja yang lahir, bertumbuh dan hidup dalam adat dan budaya 
yang begitu melekat dalam diri setiap orang Toraja. Dalam 
Pengakuan Gereja Toraja disebutkan bahwa berbudaya adalah 
tugas dari Allah dan kebudayaan adalah kegiatan akal dan rasa 
manusia dalam mengolah dan menguasai alam untuk kebutuhan 
kehidupan jasmani dan rohani. Kebudayaan sifatnya dinamis 
dan harus dikembangkan dalam pergumulan rangkap dalam 
hubungannya dengan Allah dan dunia.22 

Gereja dipanggil untuk melaksanakan misi Allah untuk 
mentransformasi dan memproklamir Injil melalui kata dan per­
buatan (Mrk.16:15) karena itu, Gereja Toraja dalam menyatakan 
kehadirannya merumuskan dalam eklesiologinya mengenai tugas 
gereja sebagai pandu budaya, bagaimana budaya yang ada dilak­
sanakan dalam bingkai Firman Allah. Rumusan eklesiologi ini 
sebagai bentuk kehadiran sebagai Orang Toraja-Kristen, benar-
benar adalah orang Toraja dan pada saat bersamaan sungguh-
sungguh seorang kristen sejati yang terikat pada teks dan konteks. 
Mengenai persekutuan, Kobong menuliskan bahwa persekutuan 
dengan Kristus dan misi berjalan bersama, saling berkaitan 
dan membutuhkan. Persekutuan untuk misi dan misi tidak 
dapat tanpa persekutuan.23 Persekutuan sebagai nilai tertinggi 
masyarakat Toraja, karena itu bagi Kobong, orang Toraja harus 
menjadi participatory observer, pengamat sekaligus peserta.24

Gereja Toraja dalam menghidupi kehadirannya di konteks 
masyarakat Toraja memakai istilah Tongkonan Sangulele untuk 
menyebut kantor sinode Gereja Toraja. Lebang dalam pene­
litiannya melalui wawancara dengan tokoh Gereja Toraja menye­
butkan bahwa Tongkonan sangulele adalah rumah masyarakat 
dari seluruh penjuru, rumah persekutuan orang Toraja tanpa 
adanya jurang pemisah yakni strata sosial, simbol kerukunan 

22	 Pengakuan Gereja Toraja Bab VII: Dunia
23	 Kobong, Injil dan Tongkonan: Inkarnasi, Kontekstualisasi, Transformasi, 256.
24	 Kobong, Injil dan Tongkonan: Inkarnasi, Kontekstualisasi, Transformasi, 266.



Sandi Alang Patanduk, John Christianto Simon TRANSFORMASI TONGKONAN 269

dan kekerabatan, rumah milik bersama.25 Pertanyaan penting 
berikutnya ialah apakah konsep tongkonan sangulele relevan 
menjadi model teologi publik Gereja Toraja?

Transformasi Tongkonan: Tongkonan Sangulele sebagai Model 
Teologi Publik Gereja Toraja

Teologi publik pada dasarnya adalah teologi yang menekankan 
pada keterlibatan dan bukan hanya konsep dan pemikiran 
dalam ruangan melainkan bagaimana berkontribusi dalam 
masyarakat, berdialog dengan disiplin ilmu lainnya dalam rangka 
bergerak memperjuangkan masalah kemanusiaan, keadilan, serta 
perdamaian. Teologi publik bukan hanya tentang apa yang diimani 
tetapi tentang menghidupi kebenaran dan dinyatakan dalam 
aksi atau tindakan yang nyata. Teologi publik berangkat dari 
masyarakat dan kepentingannya, bukan dari gereja atau dengan 
kata lain teologi publik berangkat dari persoalan kemanusiaan 
bukan dari konsep atau paham mengenai Allah. Jürgen Habermas, 
seorang pemikir sosial dan politik Jerman berpendapat bahwa 
ruang publik adalah ruang yang netral dari negara dan pasar yang 
dapat diakses oleh semua orang untuk menyuarakan pandangan 
secara bebas dan kritis. Ruang publik adalah sebuah jaringan 
yang bebas dari intervensi dan tidak mengusung tradisi agama 
tertentu (tetapi agama dapat menjadi standar moral) tetapi ruang 
dimana terdapat kesetaraan, hidup bersama untuk berdiskusi 
mengenai berbagai persoalan kemanusiaan.26 Menurut Habermas, 
syarat terciptanya ruang publik ialah semua orang diterima 
tanpa melihat statusnya, terjadi diskusi, pengambilan keputusan 

25	 Erqyn Paula Lebang, “Tongkonan Sangulele sebagai Solidaritas Kekristenan Tana 
Toraja” (Universitas Kristen Satya Wacana, 2015), 26–28, https://repository.uksw.edu/
handle/123456789/17018.

26	 Paledung, “Dari Tongkonan Menuju Kombongan Kalua’: Sebuah Upaya Konstruksi 
Alternatif Teologi Misi Gereja Toraja di Ruang Publik,” 171–172.



Jurnal DIDAKHE                                                                          Vol. 03 No. 02, November 2025270

didasarkan pada diskusi secara rasional, dan ruang publik  
sifatnya inklusif dan eksklusif.27

Teologi publik adalah teologi keterlibatan.28 Keterlibatan 
dimulai dari kesadaran akan konteks. Seorang kristen sebagai 
orang yang beriman harus menyadari keseluruhan konteks di 
sekitarnya dimana ia hidup dengan orang lain dan alam sekitar. 
Seorang kristen membawa misi Kerajaan Allah (missio Dei) 
yang terbuka menyambut serta merangkul semua orang tanpa 
terkecuali dengan dasar kesamaan sebagai manusia yang patut 
dihormati harkat dan martabatnya sebagai ciptaan Allah. Johan 
Baptist Metz menegaskan bahwa iman kristen adalah kebenaran 
yang harus diberitakan bagi seluruh dunia untuk menjadi pelita 
dan bukan dibatasi dalam bilik kecil kamar29. Eklesiologi Gereja 
Toraja menyatakan bahwa gereja adalah persekutuan yang tidak 
hanya berdasarkan pertalian darah tetapi percampuran berbagai 
orang percaya kepada Kristus, tetapi keluarga juga sangat penting 
sebab merupakan gereja kecil (eclesiaola). Percaya dan menerima 
Kristus berarti membiarkan Kristus merubuhkan sekat-sekat dan 
menjadi terbuka pada siapapun.30

Rappan Paledung menuliskan bahwa manusia diciptakan 
dalam relasi dengan Allah dan sesama manusia termasuk dengan 
dunia sehingga gereja gagal menjadi gereja apabila tidak berbela 
rasa dengan yang terpinggirkan dan dunia yang telah rusak 
karena dosa ini.31 Gereja harus hadir dan berpartisipasi dalam 
ruang publik untuk bertindak demi kepentingan kemanusiaan 

27	 Erma Asfiyana, “Kontroversi Tradisi Sembah Beringin” (Institut Agama Islam Negeri 
(IAIN) Kediri, 2023), https://etheses.iainkediri.ac.id/10354/.

28	 F.X.E. Armada Riyanto, ed., Teologi Publik: Sayap Metodologi dan Praksis (Yogyakarta: PT 
Kanisius, 2021), VII–IX.

29	 Riyanto, Teol. Publik Sayap Metodol. dan Praksis, XII.
30	 Bidang Penelitian Studi dan Penerbitan, Eklesiologi Gereja Toraja (Rantepao: Institut 

Teologi Gereja Toraja, 2019), 11.
31	 Christanto Sema Rappan Paledung, “Realisme-Pengharapan dan Profetik-Resistensi: 

Sebuah Imajinasi Teologis tentang Kehadiran Gereja dalam Ruang Publik dengan 
Pemikiran T.B. Simatupang dan Dietrich Bonhoeffer,” Jurnal Baji Dakka 03, no. 01 (2019): 
124.



Sandi Alang Patanduk, John Christianto Simon TRANSFORMASI TONGKONAN 271

yang adalah gereja itu sendiri. Paledung32 menyebut bahwa gereja 
sedapat mungkin menjadi wujud keadilan dan perdamaian, 
melampaui sekat institusi untuk membangun kesadaran publik 
dan mendengarkan pihak yang menjadi subaltern. Teologi publik 
adalah sebuah konsep dan gerakan untuk menyadarkan identitas 
manusia dalam keunikannya.33 Pendapat lainnya dikemukakan 
oleh Julianus Mojau bahwa sebagai bagian dari Tubuh Kristus 
dan sebagai umat Allah di dunia maka gereja harus terlibat dalam 
ruang publik.34 Keterlibatan gereja dalam ruang publik adalah 
bentuk pengabdian dan menjadi kesempatan bagi gereja-gereja 
membentuk komunitas iman yang terbuka dan dialogis.35 Sejalan 
dengan itu, eklesiologi Gereja Toraja menyatakan bahwa gereja 
bertanggung jawab untuk melaksanakan misi pembaharuan 
yang mencakup manusia dan alam semesta termasuk lingkungan 
hidup, kebudayaan, politik, ekonomi, iptek dan keseluruhan yang 
ada dalam dunia36. Karena itu, untuk mewujudkan eklesiologi 
tersebut tidak terbatas dalam tataran konsep yang selesai dalam 
ranah pendidikan saja maka Gereja Toraja perlu melaksanakan 
pembaharuan. 

Kobong sebagai teolog yang berperan dalam pembentukan 
atau perumusan Pengakuan Gereja Toraja yang nampak dalam 
bukunya Injil dan Tongkonan. Kobong mendialogkan konsep 
persekutuan tongkonan dengan gereja sebagai persekutuan 
dan kemudian gereja dijadikan sebagai tongkonan yang baru 
dengan Kristus sebagai Kepala. Hal ini didasarkan pada inkarnasi 
Kristus sehingga gereja sebagai tubuh Kristus menggantikan 

32	 Paledung, “Realisme-Pengharapan dan Profetik-Resistensi: Sebuah Imajinasi Teologis 
tentang Kehadiran Gereja dalam Ruang Publik dengan Pemikiran T.B. Simatupang dan 
Dietrich Bonhoeffer,” 126.

33	 Buntu, “Teologi Publik, Hibriditas Budaya, dan Pragmatisme,” 175.
34	 Grets Janialdi Apner, “Kehadiran Kristiani dalam Politik: Rekonstruksi Teologi Misi 

Tentang Peran Kekristenan dalam Puang Publik Politis di Indonesia,” DIEGESIS:Jurnal 
Teologi 06, no. 02 (2021), https://sttbi.ac.id/journal/index.php/diegesis/article/
view/170/87.

35	 Julianus Mojau, Teologi Politik Pemberdayaan (Yogyakarta: Kanisius, 2009), 83–84.
36	 Bidang Penelitian Studi dan Penerbitan, Eklesiologi Gereja Toraja, 20.



Jurnal DIDAKHE                                                                          Vol. 03 No. 02, November 2025272

tongkonan. Bagi Kobong, identitas kristen tidak boleh larut dalam 
identitas Toraja dan identitas kristen menabalkan identitas 
Toraja. Transformasi bagi Kobong ialah menampung sekaligus 
menolak.37 Rappan Paledung sebagai salah seorang teolog Gereja 
Toraja berpendapat bahwa alternatif yang diberikan Kobong 
yakni menjadikan gereja sebagai tongkonan yang baru sebenarnya 
tidak mengangkat satu dimensi pun dari tongkonan tetapi hanya 
mengubah dan mengalihkan pusat tongkonan dengan Kristus 
sebagai pusat, hal ini membuat gereja menjadi model komunitas 
ideal.38

Transformasi dimulai dari konteks Gereja Toraja hadir 
yakni dalam budaya Toraja yang sarat akan nilai, khususnya 
tongkonan. Dalam rangka mewujudkan tongkonan sebagai 
model teologi publik Gereja Toraja maka hal yang penting dila­
kukan ialah revitalisasi nilai-nilai dalam tongkonan sebagai 
upaya menghidupkan kembali nilai persekutuan yang mulai 
terkikis karena berbagai perubahan yang disebabkan oleh 
perkembangan zaman. Revitalisasi dilakukan agar orang Toraja 
kembali menghidupi nilai-nilai yang telah menjadi identitas dalam 
tongkonan yakni persekutuan, menghilangkan sifat individualistik 
serta mengedepankan kepentingan bersama. Tongkonan yang 
merupakan identitas masyarakat Toraja sebagai suatu perse­
kutuan mesti menjadi pelita dan wadah terbuka bagi seluruh 
dunia dan tidak terbatas dalam hubungan kekeluargaan secara 
vertikal saja, dengan demikian tongkonan bukan sekedar rumah 
keluarga tetapi tongkonan sangulele atau rumah bagi semua orang 
untuk bersekutu, menjalin relasi, berdialog, dan ber-aksi nyata 
bersama demi mewujudkan damai sejahtera (shalom) bagi semua. 

Tongkonan akan menjadi tongkonan sangulele apabila 
menjadi rumah bagi semua orang tidak hanya terbatas dalam 
acara atau ritual adat yang dilaksanakan melainkan dalam 

37	 Kobong, Injil dan Tongkonan: Inkarnasi, Kontekstualisasi, Transformasi, 320–323.
38	 Paledung, “Dari Tongkonan Menuju Kombongan Kalua’: Sebuah Upaya Konstruksi 

Alternatif Teologi Misi Gereja Toraja di Ruang Publik,” 165–166.



Sandi Alang Patanduk, John Christianto Simon TRANSFORMASI TONGKONAN 273

seluruh aspek hidupnya. Hal tersebut dalam terwujud ketika 
ada kesetaraan, tidak lagi mengusung sistem patriarki sehingga 
perempuan juga dilibatkan, persoalan kemiskinan menjadi per­
soalan bersama, hak-hak bagi yang lemah dipenuhi, sikap indivi­
dualistik karena prestise tidak diberlakukan, tidak ada sekat dan 
kelompok dalam komunitas serta adanya kebebasan berpendapat 
dan tercipta dialog demi kebaikan bersama dalam persekutuan 
tersebut. Dengan demikian, tongkonan menjadi ruang publik 
apabila setiap individu terlibat dalam emansipasi, status tidak 
menjadi persoalan, terjadi dialog untuk pengambilan keputusan 
bersama dimana semua pendapat diterima, komunikasi yang 
bebas dan terbuka sehingga memungkinkan proses saling belajar.

Tongkonan Sangulele sebagai model teologi publik Gereja 
Toraja mengandung makna bahwa tongkonan tidak hanya 
menjadi titik temu, identitas bersama dan rumah bersama me­
lainkan juga sebagai titik berangkat memperjuangkan kasih, 
keadilan, damai sejahtera, hidup bersama yang rukun dan 
harmonis serta menjaga keutuhan ciptaan. Untuk mewujudkan 
hal tersebut, maka tongkonan harus terbuka melalui penerimaan 
akan fakta mengenai keberagaman dan sebagai aksi bersama 
menyatakan solidaritas bagi yang terpinggirkan, tongkonan 
menjadi rumah bersama untuk menghadapi tantangan bersama 
yakni penderitaan, kemiskinan, ketidakadilan terhadap kaum 
yang rentan atau subaltern seperti gender dan anak-anak, mem­
perjuangkan keselamatan ekologis dan merangkul seluruh 
kepentingan publik dan publik menjadi subjek di dalamnya. 
Dengan demikian, tongkonan sangulele adalah wujud nyata bahwa 
keselamatan Allah berlaku bagi semua tanpa memandang status 
sosial, tanpa sekat, terbuka, menjangkau dan merangkul dari 
pinggir ke pusat: bersatu dalam pelayanan bagi semua.



Jurnal DIDAKHE                                                                          Vol. 03 No. 02, November 2025274

KESIMPULAN

Tongkonan merupakan simbol identitas bagi masyarakat Toraja 
sehingga memiliki posisi dan peran vital dalam kehidupan 
orang Toraja. Nilai persekutuan yang begitu erat yang menjadi 
pemersatu masyarakat Toraja dari masa ke masa untuk 
menghadapi serta memecahkan berbagai persoalan yang dijumpai 
oleh anggota keluarga dalam tongkonan tersebut. Namun, 
tongkonan merupakan persekutuan yang terbatas pada relasi 
sebagai keluarga berdasarkan hubungan darah. Juga karena 
perkembangan zaman, nilai-nilai dalam persekutuan tongkonan 
mulai terkikis dan membuat keluarga pada satu tongkonan tidak 
lagi menjunjung tinggi nilai-nilai tersebut bahkan terdapat sekat 
dalam persekutuan. Dengan lensa teologi publik, persekutuan 
tongkonan dapat ditransformasi menjadi model teologi publik 
Gereja Toraja yakni persekutuan yang terbuka dan menyambut 
semua orang. Hal ini dapat dicapai ketika tongkonan menjadi 
komunitas yang menjunjung tinggi harkat dan martabat manusia, 
menjunjung kesetaraan sehingga status sosial tidak menjadi 
persoalan, terbuka pada siapapun dan tidak terbatas pada relasi 
keturunan atau hubungan darah tetapi merangkul kaum yang 
terpinggirkan, sebagaimana yang dikemukakan oleh Jürgen 
Habermas.

DAFTAR PUSTAKA

Apner, Grets Janialdi. “Kehadiran Kristiani dalam Politik: 
Rekonstruksi Teologi Misi Tentang Peran Kekristenan 
dalam Puang Publik Politis di Indonesia.” DIEGESIS:Jurnal 
Teologi 06, no. 02 (2021). https://sttbi.ac.id/journal/index.
php/diegesis/article/view/170/87.

Asfiyana, Erma. “Kontroversi Tradisi Sembah Beringin.” Institut 
Agama Islam Negeri (IAIN) Kediri, 2023. https://etheses.
iainkediri.ac.id/10354/.



Sandi Alang Patanduk, John Christianto Simon TRANSFORMASI TONGKONAN 275

Bidang Penelitian Studi dan Penerbitan. Eklesiologi Gereja Toraja. 
Rantepao: Institut Teologi Gereja Toraja, 2019.

Brata, Ida Bagus. “Kearifan Budaya Lokal Perekat Identitas 
Nasional.” Jurnal Bakti Saraswati 05, no. 01 (2016). 
http://ojs.unmas.ac.id:80/index.php/Bakti/article/
download/226/201.

Buntu, Ivan Sampe. “Teologi Publik, Hibriditas Budaya, dan 
Pragmatisme.” In Teologi Publik: Sayap Metodologi dan 
Praksis, diedit oleh F.X.E. Armada Riyanto. Yogyakarta: PT 
Kanisius, 2021.

Kobong, Theodorus. Injil dan Tongkonan: Inkarnasi, 
Kontekstualisasi, Transformasi. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 
2008.

Lebang, Erqyn Paula. “Tongkonan Sangulele sebagai Solidaritas 
Kekristenan Tana Toraja.” Universitas Kristen 
Satya Wacana, 2015. https://repository.uksw.edu/
handle/123456789/17018.

Madekhan. “Posisi dan Fungsi Teori dalam Penelitian Kualitatif.” 
Reforma: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 7, no. 2 
(2018). https://jurnalpendidikan.unisla.ac.id/index.php/
reforma/article/view/78.

Mojau, Julianus. Teologi Politik Pemberdayaan. Yogyakarta: 
Kanisius, 2009.

Paembonan, Yanni. “Pendidikan Karakter Anak Usia Dini Berbasis 
Karapasan.” In Teologi Kontekstual dan Kearifan Lokal 
Toraja, diedit oleh Binsar Jonathan Pakpahan, 143–160. 
Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2020.

Paledung, Christanto Sema Rappan. “Dari Tongkonan Menuju 
Kombongan Kalua’: Sebuah Upaya Konstruksi Alternatif 
Teologi Misi Gereja Toraja di Ruang Publik.” In MISIOLOGI 
KONTEMPORER: Merentang Horison Panggilan Kristen, 
diedit oleh Christanto Sema Rappan Paledung, Nindyo 
Sasongko, dan Indah Sriulina. 161-180. Jakarta: BPK 
Gunung Mulia, 2018.



Jurnal DIDAKHE                                                                          Vol. 03 No. 02, November 2025276

———. “Realisme-Pengharapan dan Profetik-Resistensi: Sebuah 
Imajinasi Teologis tentang Kehadiran Gereja dalam Ruang 
Publik dengan Pemikiran T.B. Simatupang dan Dietrich 
Bonhoeffer.” Jurnal Baji Dakka 03, no. 01 (2019): 115–128.

Panuntun, Daniel Fajar. “Nilai Hospitalitas dalam Budaya Longko’ 
Torayan.” In Teologi Kontekstual dan Kearifan Lokal Toraja, 
diedit oleh Binsar Jonathan Pakpahan, 19–39. Jakarta: BPK 
Gunung Mulia, 2020.

Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional. Kamus Besar 
Bahasa Indonesia. Jakarta: BALAI PUSTAKA, 2007.

Rahmaniah, Aniek. Budaya dan Identitas. Sidoarjo: Dwiputra 
Pustaka Jaya, 2012.

Riyanto, F.X.E. Armada, ed. Teologi Publik: Sayap Metodologi dan 
Praksis. Yogyakarta: PT Kanisius, 2021.

Samaa, Hasniati. “Faktor-Faktor yang Menyebabkan Perempuan 
tidak Mendapat Peran sebagai Pemangku Adat dalam 
Budaya Toraja di Kecamatan Rinding Allo Kabupaten Toraja 
Utara.” Institut Agama Kristen Negeri (IAKN) Toraja, 2016. 
https://digilib-iakntoraja.ac.id/409/.

Zaluchu, Sonny Eli. “Strategi Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif 
di dalam Penelitian Agama.” Evangelikal: Jurnal Teologi 
Injili dan Pembinaan Warga Jemaat 4, no. 1 (2020). 
https://journal.sttsimpson.ac.id/index.php/EJTI/article/
download/167/pdf.


